
1 

 

『１２０分 de 法華経！』  vol.２３                                               Feb. 2026 

━━ Let’s  embark on a journey to discover our own “perspective on the Lotus Sutra”. 

 （みんなで“法華経観”を見つける旅に出よう） 

 

『妙法蓮華経 分別
ふんべつ

功徳
くどく

品
ほん

第十七』   （本
ほん

門
もん

 ・ 正宗
しょうしゅう

分
ぶん

 ／ 流通分
るつうぶん

） 

○『又
また

如來の滅度
めつど

の後
のち

に、若
も

し人あって妙法華經の乃至
ないし

一偈
いちげ

・一句
いっく

を聞
き

いて一念
いちねん

も隨喜
ずいき

せん

者
もの

には、我亦
われまた

阿耨多羅
あ の く た ら

三藐三
さんみゃくさん

菩提
ぼだい

の記
き

を與
あた

え授
さず

く』    （法師品 二〇二頁 終五行） 

○『其
そ

の習
しゅう

學
がく

せざる者
もの

は 此
こ

れを曉 了
ぎょうりょう

すること能
あた

わじ』 （方便品 八十二頁 四行） 

○ 「習学」の３つのステップ「聞
もん

解
げ

・思
し

惟
ゆい

・修 習
しゅしゅう

」 

  

〇『若
も

し聞
もん

解
げ

し思
し

惟
ゆい

し修習
しゅしゅう

することを得
え

ば、必
かなら

ず阿
あ

耨
のく

多
た

羅
ら

三
さん

藐
みゃく

三
さん

菩提
ぼだい

に近
ちか

づくことを得
え

たりと知
し

れ』   （法師品 二〇九頁 三行） 

○『十分の一でも実践できれば、いや、その一つにでも徹することができれば、りっぱな精

進といえる』          (『新釈法華三部経 第一巻』 P8・8行／P5・1行) 

  ※ 表記  例：(P353・1行／P259・7行) ⇨ (『新釈・文庫版』頁数／『新釈・単行本』頁数) 

 

◇     ◇     ◇ 

 

＜分別功徳品のあらすじ＞ 

【二八三頁 一行】  『如来寿量品』の説法によって❶『仏の寿命』は永遠であり、❷『仏の本体』が不生不滅

の存在であること。そして、❸仏は『あらゆるところで私たち一人ひとりを常にお導きを下さってい

る（生まれ変わっても、いつも仏さまはそばにいてくださる）』こと。さらに❹釈迦牟尼如来が、『なぜ、入滅されなければ

ならないのか』の理由をはっきりと説き明かされ、そのことを伺った無量無辺阿僧祇（あそうぎ）と

いう無数の衆生は、心に大きな安心と安穏（あんのん）の思いに包まれて、大いなる功徳を得る

ことができたのでした。 

 

【『仏の無量寿（久遠実成）』を確信することによって得られる功徳とは】━━  

【二八三頁 二行】  すると世尊は弥勒菩薩に向かって、次のようにお告げになりました。 

「阿逸多（あいった・弥勒菩薩のあだ名）よ。私の寿命が無量であることを聞いて、このことを心から信受

した六百八十万億那由他恒河沙（なゆた ごうがしゃ）という無数の衆生は、❶『空』をしっかりと悟り、



2 

 

人生の様々な変化にとらわれない安穏（あんのん）の境地 《無生法忍・むしょうぼうにん》を得ることがで

きました。またその千倍の数の菩薩たちは、❷教えを聞くことによってあらゆる悪をとどめ、

あらゆる善行を行う力 《聞持陀羅尼門・もんじだらにもん》を得ることができました。さらに一つの星

を粉末にした数ほどの無数の菩薩たちは、❸自ら願って法を説き弘め、いかなる妨害（ぼうがい）

にも負けずに自由自在に法を説く力 《楽説無碍弁才・ぎょうせつむげべんざい》を具えることができまし

た。また無数の菩薩たちが❹すべての悪を押しとどめ、あらゆる善行を行う力を次から次へと

無限に広めて行く力 《旋陀羅尼・せんだらに》を得ることができました。そして三千大千世界の星を

粉末したほどの数である三千大千世界微塵数（みじんじゅ）という計り知れない数の菩薩たちは、

❺どんな困難があっても一歩も退（しりぞ）かず、あらゆる障害に負けることなく法を説き続け

る力 《不退の法輪を転ず・ふたい の ほうりん を てんず》を得ることができました。また二千中国土微塵数

（ちゅうこくど みじんじゅ）という無数の菩薩たちは、❻何ひとつ報いを求める心がなく、清らかな心

で法を説く境地 《清浄の法輪を転ず（しょうじょう の ほうりん を てんず）》を得ることができました」 

 

【二八三頁 終三行】  「またその数よりはやや少ない小千国土（しょうせんこくど）微塵數（みじんじゅ）という数

の菩薩たちは、❼八回生まれ変わったのちに仏の悟りを得ることができる 《八生（はっしょう）に當（ま

さ）に阿耨多羅三藐三菩提を得（う）べし》の保証を頂きました。そして、世界の中心にそびえる最高

の山・須弥山（しゅみせん）のふもとの四方の世界を四倍にした国土を粉末にした数である四四天

下（ししてんげ）微塵教（みじんじゅ）という無数の菩薩たちは、➑四回生まれ変わったのちに仏の悟

りを得ることができる 《四生（ししょう）に当（まさ）に阿耨多羅三藐三菩提を得（う）べし》の保証を得ました。

そしてその数よりも少ない三四天下（さんしてんげ）微塵教（みじんじゅ）という数の菩薩たちは、➒

三回生まれ変わったのちに仏の悟りを得ることができる 《三生（さんしょう）に当（まさ）に阿耨多羅三藐

三菩提を得（う）べし》の保証を得ました。またそれよりも少ない二四天下（にしてんげ）微塵教（みじん

じゅ）という無数の菩薩たちは、➓二回生まれ変わったのちに仏の悟りを得ることができる 《二

生（にしょう）に当（まさ）に阿耨多羅三藐三菩提を得（う）べし》の保証を得ました。そしてさらに少ない一

四天下（いっしてんげ）微塵教（みじんじゅ）という数の菩薩たちは、⓫たった一回生まれ変わるだけ

で仏の悟りを得ることができるという 《一生（いっしょう）に当（まさ）に阿耨多羅三藐三菩提を得（う）べし》

の保証を得たのでした。さらには八つの世界を粉末にしたほどの数の衆生が、⓬みな仏の悟り

を得る志 《阿耨多羅三藐三菩提の心を発（おこ）しつ》を起こすことができたのでした」 

 

【『仏の無量寿（久遠実成）』が説かれ、天地が歓喜し、奇瑞が現われる】━━  

【二八四頁 四行】 『仏の寿命』は永遠であり、『仏の本体』が不生不滅の存在であることを確信すること

で得る甚大（じんだい）な功徳を、仏さまが諸々の菩薩たちに説かれると、／（『虚空（こくう）の中

より曼陀羅華（まんだらけ）・魔訶（まか）曼陀羅華を雨（ふ）らして』）天空から美しい曼陀羅華（まんだらけ）

や摩訶曼陀羅華（まか まんだらけ）の花びらがヒラヒラと舞い降（お）りてきました。また無量百千

万億という無数の宝樹（ほうじゅ）にある師子座（ししざ）に端座（たんざ）している十方分身仏（じっぽ

う ふんじんぶつ）の上にも降り注がれるのでした。そしてその美しい花びらは七宝（しっぽう）に輝く

多宝塔におられる釈迦牟尼仏と多宝如来にも散じられるのでした。そればかりか、／（『亦（ま

た）一切の諸（もろもろ）の大菩薩及び四部（しぶ）の衆に散ず』）この法会（ほうえ）にいるすべての大菩薩、



3 

 

あらゆる出家・在家の信仰者たちにも、等しく散じられるのでした。 

【二八四頁 終五行】 栴檀香（せんだんこう）や沈水香（じんずいこう）の芳（かぐわ）しいお香（こう）が降り注がれ、

天空では天の鼓（つづみ）がひとりでに鳴り出し、その妙（たえ）なる調（しら）べが世界中に響きわ

たりました。さまざまな天の衣（ころも）がヒラヒラと舞い、瓔珞（ようらく）という美しい装身具、

真珠や様々な珠玉（しゅぎょく）を連ねた装飾が、四方八方、天空すべてに飾られました。また宝

石を散りばめた数々の香炉（こうろ）には、値（あたい）もつけられない貴重な香がたかれ、その香

（かお）りは法会（ほうえ）全体を包み込みました。こうして仏さまと仏さまの教え、さらにその

教えを聴聞（ちょうもん）する人々に対して平等に、『感謝と帰依』の供養が表されたのでした。 

 

【二八四頁 終二行】  仏さま一人ひとりの頭上には、お付きの菩薩たちが天蓋（てんがい）や幟旛（のぼりばた）

をかかげ、その高さは天上界の梵天（ぼんてん）にまで達しています。そしてそれらの菩薩たち

は、仏さまを讃（たた）える歌を朗々と歌っています。 

 

【『仏の無量寿（久遠実成）』を確信して得られる功徳を、弥勒菩薩が復唱】━━  

【二八五頁 一行】  その神秘的な場面を目（ま）の当たりにした弥勒菩薩は、やおら座から立ち上がり、

相手を讃える作法である右の肩を肌脱ぎし、合掌して仏さまを礼拝しました。そして偈（げ）

を説いて次のように申し上げたのでした。 

【（偈）二八五頁 四行】「世尊は、『仏の寿命』は永遠であること、そして『仏の本体』が不生不滅の存在で

あることを説かれました。この教えは未（いま）だかつて伺ったことのない教えです。私たちは

世尊が一切衆生を救い切る大いなる力をお持ちになり、そして寿命が永遠であることを知るこ

とができました。これによって無数の仏弟子たちは、／（『世尊の分別して 法利（ほうり）を得（う）

る者を説きたもうを聞いて 歡喜（かんぎ）身に充徧（じゅうへん）す』）世尊が説く教えを聴聞することに

よって得る甚大な功徳を伺い、身にあふれる歓喜を覚えています」 

 そして弥勒菩薩は、先に説かれた❶～⓬の大功徳の素晴らしさを復唱して申し上げ、今、

目の前に繰り広げられる曼陀羅華（まんだらけ）・摩訶曼陀羅華（まかまんだらけ）が天空から降り注が

れる荘厳な奇瑞（きずい）を讃歎したのでした。 

 さらに弥勒菩薩の偈は続きます。 

【（偈）二八六頁 終二行】 「この神秘的な情景は、未だかつて経験したことのない素晴らしい情景です。

このような奇瑞（きずい）が起きたのは、一切衆生が『仏の寿命』は永遠であるということ、そし

て『仏の本体』が不生不滅の存在であることを伺って心から歓喜したためであると存じます。仏

さまのご高名（こうめい）は広く十方世界にとどろき、あらゆる衆生は大きな功徳を得ることが

できました。／（『一切善根を具（ぐ）して 以て無上の心を助く』）おかげさまで一切衆生は、善根

（ぜんごん）を具えるようになり、それによって無上道を成就しようという固い決心ができました」 

 

【二八七頁 三行】 すると世尊は弥勒菩薩に次のように語りかけられたのでした。それは何かと申し

ますと、【四信五品・ししんごほん】と言って、➊『仏の在世中における大切な４段階の信仰

の在り方・功徳』である【在世の四信・ざいせ の ししん】と、➋『仏の滅後における大切な5段階の信

仰の在り方・功徳』である【滅後の五品・めつご の  ごほん】について説かれたのでした。 



4 

 

【在世の四信・ざいせ の ししん／仏の在世中での大切な４つの信仰姿勢】 ━ 

 はじめに『仏の在世中における大切な４つの信仰の在り方・功徳』について説かれました。 

 

①《一念信解・いちねんしんげ》 ━ 

【二八七頁 三行】「阿逸多（あいった・弥勒菩薩の異称）よ。もし、ある者が仏の在世中に仏の寿命が無量である

ことを聞き、そのことをほんの一念でも信解するならば、その者が得る功徳は計り知れません。

それは信仰心の篤（あつ）い善男子・善女人が八十万億那由他劫（なゆた こう）という気の遠くなる

ような長い時間、六波羅蜜の『智慧』の徳目を除く『五波羅蜜』を行じたとしましょう」 

【（偈）二八八頁 一行】 「たとえば仏と縁覚、菩薩に対して珍味や最上の衣服を捧げ、また法を説くた

めの精舎を建設するなどの様々な『布施』の行を、一劫という長い時間、尽きることなく続けた

としましょう。 【（偈）二八八頁 四行】また『持戒』の行を重ねたために清浄の身となって煩悩を滅し、

そしてそのことを諸仏が一斉に讃歎してくれるまでに極めたとしましょう。【（偈）二八八頁 五行】さら

に『忍辱』の行では、常にあらゆる縁と調和し、たとえ悪の仕打ちを受けることがあってもまっ

たく動揺することなく、法を軽んじる増上慢の者たちから軽蔑（けいべつ）・侮辱（ぶじょく）・罵倒

（ばとう）されても、まったく平静でいることができるようになったとしましょう。 【（偈）二八八頁 終

五行】また『精進』の姿勢では、仏法を求める志が大変固く、無量億劫という果てしない期間、一

心に修行して怠るということがなく、無数劫（むしゅこう）という長い期間、静寂な場所で瞑想に

入り、経行（きょうぎょう）という歩きながら思索（しさく）を深め、睡眠の時間を切り詰めてまでも

心を尽くして精進したとしましょう。 【（偈）二八八頁 終三行】そしてこのような修行の結果、様々な

『禅定』の境地に達し、八十億万劫という長い年月、心が安定して乱れることがなく、多くの功

徳を積んで仏の境地を求め、『諸法の実相を見極め、一切の智慧を得て禅定の境地に至る』こ

とを願って精進したとしましょう。このように善男子・善女人が百千万億劫という無限の年月、

以上の徳行を修めたならば、これは大変すばらしい修行をしたことになります」 

 

【≪一念信解≫の功徳】━━  

【二八七頁 六行】「そして、この『五波羅蜜』の行によって得る功徳は、大変大きな功徳ですが、そ

れと比べて、『仏の寿命の永遠性』を一念でも知ることで得る功徳は、／（『百分・千分・百千萬

億分にして其の一にも及ばず。乃至（ないし）算數（さんじゅ）・譬諭（ひゆ）も知ること能（あた）わざる所な

り』）その百分の一、千分の一、百千万億分の一にも及びません。『仏の寿命は永遠』であること

を一念でも信じる功徳は、計算しても計り知れない甚大（じんだい）な大功徳なのです」 

【（偈）二八九頁 二行】 （『我が壽命を説くを聞いて 乃至（ないし）一念も信ぜば 其（そ）の福彼（ふく か）れに過ぎた

らん』） 「しかも善男子・善女人が、『仏の寿命』は永遠であることを一瞬でも信じたならば、そ

の人が受ける功徳は、比較にならないほど尊く素晴らしいものです」 

【（偈）二八九頁 三行】 （『悉（ことごと）く一切の 諸（もろもろ）の疑悔（ぎけ）あることなくして 深心（じんしん）に須臾

（しゅゆ）も信ぜん 其（そ）の福此（ふく かく）の如くなることを爲（う）』）「ですからこの教えに対して一

切の疑いを持ってはいけません。わずかなひと時でも深く信ずることです。それによって誰も

が計り知れない功徳を得ることができるのです」 

【（偈）二八九頁 五行】  （『其（そ）れ諸（もろもろ）の菩薩の 無量劫に道（どう）を行ずるあって 我が壽命を説くを聞



5 

 

いて 是れ則（すなわ）ち能（よ）く信受せん）』）「特に菩薩たち、つまり無量劫という長い期間、菩薩

行を行ってきた者たちは、『仏の寿命は永遠』であるということを聞くと、すぐに信受すること

ができるでしょう。そしてそのような人たちは『この教えを頂いたからには、自分も仏の無量

寿（仏の寿命は無量・の意味）を得て、衆生を救って行こう』と願いを起こすに違いありません。それは

私が釈迦族の王となるために生まれながら、こうして悟りを得て法を説いているのと同じよう

に、『自分も一切の人々の導師として仰がれるように成り、仏の無量寿を説かせていただこう』

という願いを起こすことでしょう。この教えを深く信受する者は、心身が清浄で素直で正直で

あり、教えを聞くとたちどころに理解して、悪をとどめて善を押し進める力を具えるようにな

ります。／（『是（かく）の如き諸人等（しょにん ら） 此（ここ）に於て疑（うたがい）あることなけん』）そして

教えを疑うことなくしっかりと護持していきます」 

 

【≪一念信解≫をしない者の誤り】━━  

【二八七頁 終三行】「もし仏の悟りを得ようと精進する善男子が、以上の大功徳があることを知りな

がら『仏の寿命は無量』であることを信じないならば、／（『是（こ）の處（ことわり）あることなけん』）

（それは羽根がなくて空を飛ぼうとするようなもので）まったく理屈に合わぬ愚かなことだと言えます」 

 

②《略解言趣・りゃくげごんしゅ》 ━ 

【二九〇頁 一行】  （『又（また）阿逸多（あいつた）、若（も）し佛の壽命長遠（じゅみょう じょうおん）なるを聞いて、其

の言趣（ごんしゅ）を解（げ）するあらん。～ 能（よ）く如來の無上の慧（え）を起（おこ）さん）』）「阿逸多（あい

った）よ。『仏の寿命』は永遠であることを理解し、それを深く信受するならば、その人の得る功徳

は計り知れなく無限であり、仏と同じく無上の智慧を得ることができるでしょう。そして、仏

の智慧の中で、全てが平等である『慧』を得ることができるようになります」 

 

③《広為他説・こういたせつ》 ━ 

【二九〇頁 二行】  「ましてやこの教えを聞いて多くの人々にも教えを聞かせ、自分のみならず他の人々

にもお経の書写を行うようにすすめて、花や香、香水を注ぎ、天蓋（てんがい）や幟旛（のぼりばた）

などを設（しつら）えて経典を供養し、教えをしっかりと護持していくならば、その者の受ける

功徳は無量です。／（『能（よ）く一切種智（いっさい しゅち）を生ぜん）』）そしてついには、一切の違い

を見抜くことのできる『智』を得ることができるでしょう」 

 

④《深信観成・じんしんかんじょう》 ━ 

【二九〇頁 六行】「阿逸多（あいった）よ。もし、ある者が『仏の寿命』が無量であることを一念ではなく、深

く信解するならば、その人は、私が霊鷲山で大菩薩たちや多くの者たちに法を説いている情景

を見ることができるでしょう。そしてこの娑婆世界が瑠璃（るり）などの宝石で作り上げられ、

全ての地形が平たんで、美しい木々が立ち並び、宝玉（ほうぎょく）でできた建物が連なり、そこ

に多くの菩薩が住んでいるありさまを見ることでありましょう。このような様相を見られるよ

うになったのは、深い信仰心によるもので、これを『深信解の相・じんしんげ の そう』といいます」  

━ 【在世の四信・ざいせ の ししん】 



6 

 

【滅後の五品・めつご の  ごほん／仏の滅後での大切な５つの信仰姿勢】  

次に世尊は『仏の滅後における大切な五つの信仰の在り方・功徳』について説かれました。 

 

➊《初随喜・しょずいき》 ━ 

【二九〇頁 終行】 「また、仏の滅度にこの教えを聞いて、疑うことなく素直に有難いと随喜（ずいき）の

心を起こすならば、それこそが真の信仰の姿であり、これも先に述べたものと同じ『深信解の

相・じんしんげ の そう』であると言えます」 

 

➋《読 誦・どくじゅ》 ━ 

【二九一頁 二行】 （『斯（こ）の人は則（すなわ）ち爲（こ）れ如來を頂戴したてまつるなり』）「ましてやその教

えを読誦し、よく受持する者は、如来と共にあるようなものです」 

【二九一頁 三行】 「阿逸多よ。もはやこのような人々は私のために仏塔や寺院を建てる必要はありま

せん。僧房（そうぼう）を作り、衣服や飲食などを寄進する必要もありません。なぜならば、こ

の教えを受持すること自体が仏塔や寺院を建て、様々な供養をしたことと同じにほかならない

からです。教えをしっかりと受持して経典を読誦することは、仏舎利を祀（まつ）って梵天（ぼん

てん）の天上界にまで至る七宝（しっぽう）の塔を建て、さまざまな宝石や香を捧げ、美しい舞や

音楽を奉納することを無量千万億劫の長い期間行うことと同じ価値があります」 

 

➌《説 法・せっぽう》 ━ 

【二九一頁 終三行】「阿逸多（あいった）よ。私の滅後において『仏の寿命が無量』であるというこの教えを

聞いて、教えをしっかりと受持し、自分が行うだけでなく他の人々にもお経の書写をするよう

に教えを説くならば、その人の功徳は、赤栴檀（しゃくせんだん）という貴重な香木で作られ、椰子

（やし）の木の仲間の多羅樹（たらじゅ）という高木（こうぼく）の、八倍も高い殿堂を三十二棟も建て

る功徳と同様です。その一つひとつの殿堂は大変広く、荘厳で美しく、大勢の比丘が住んでい

ます。また花園や体を清める池、歩きながら思索を深める経行（きょうぎょう）する道や、瞑想す

るための洞窟などもあります。そして衣食住の全てが整って何の心配もなく、僧房（そうぼう）

や寺院の数は百千万億という無数にのぼります。説法の功徳は、以上のような広大な殿堂を建

てる功徳と変わりはありません。ですから、私の滅後において『仏の寿命が無量』であるという

教えを受持し、他の人々にも説き広めるならば、この様な殿堂や仏塔、寺院を建て、衆僧（し

ゅそう）を供養せずとも、同様の価値・功徳があるのです。 

 

➍《兼行六度・けんぎょうろくど》 ━ 

【二九二頁 六行】 （『況（いわ）んや復（また）人あって能（よ）く是（こ）の經を持（たも）ち』）「いま説いたよう

に、『仏の寿命が無量』だという教えを受持し、教えを説き広める功徳は誠に計り知れません。

しかし、その教えを受持し、読誦し、説法しながら、（兼ねて）『六波羅蜜』の実践を可能な限り行

うならば、その功徳は甚大で、東西南北、四維（しゆい）・上下へと無限に広がって行くのです。

つまり『六波羅蜜』を『分に応じ』、『機会に応じて』、『できることからやって行く』という六波

羅蜜を完璧に行えず、部分的にしか行えないだけでも、その功徳は甚大なのです」 



7 

 

➎《正行六度・しょうぎょうろくど》 ━ 

【二九二頁 終三行】 「【布施】・もしある人が、この教えを読誦し、受持し、人のために説き、そして

自らのみならず他者にも書写するようにはたらきかけたとしましょう。そればかりか仏塔や僧

房の建設をはじめ修行者に様々な供養を捧げたとしましょう。さらに多くの人々に菩薩を褒

（ほ）めたたえ、自分の体験談などを用いて法華経の深い意味を説いたとしましょう。【持戒】・

そして怒りや欲望に負けることのない強い心で心身ともに清らかになり、仏の戒めをしっかり

と守り、柔和な心でいつも他者と接し、【忍辱】・どのようなことがあっても忍辱の姿勢を保ち、

【禅定】・常に静かに心が平安に安定した禅定の境地であり、【精進】・精進・努力の姿勢を貫い

て善い行いを実践し、【智慧】・仏の智慧を求めてやまず、人からたとえ非難されても、またど

んな質問を受けても正しく答えて行くことができる人は、完全に『六波羅蜜』を行じた人である

と言えます。阿逸多よ。もし私の滅後において在家の信仰深い男女がこの法華経をしっかりと

受持し読誦する行を深めて行くならば、素晴らしい功徳を得ることができるのです。／（『阿

耨多羅三藐三菩提に近づいて道樹（どうじゅ）の下（もと）に坐せるなり』）そのような人は、すでに私が

ブッタガヤーの菩提樹下に坐して悟りを得ようとしている状態と同じであると言えます。その

人はもはや最高の悟りに近いと言えるのです」          

   ━ 【滅後の五品・めつごのごほん】 

 

【『仏の無量寿（久遠実成）』を信じ、『滅後の五品』を行ずる者のいる場所は、 

仏塔を建てて供養すべき尊い場】━━  

【二九三頁 七行】 「阿逸多よ。（『是（こ）の善男子・善女人の若（も）しは坐し若しは立（りゅう）し若しは經行

（きょうぎょう）せん處（ところ）、此の中には便（すなわ）ち塔を起（た）つべし。一切の天・人皆供養すること、

佛の塔の如くすべし）』）、【（偈）二九五頁 終三行】（『荘厳（しょうごん）し妙好（みょうこう）ならしめて 種種（しゅじゅ）

に以て供養すべし）』）この人が立ち振る舞う全ての場所は、仏塔を建てて供養しなければならな

いほど尊い所であると言えます」 

 

【『仏の無量寿（久遠実成）』を信じ、『滅後の五品』を行ずる者のいる場所は、 

いつも仏が共にいる】━━  

【二九三頁 終四行】   すると世尊は、いま説かれた内容を『偈』を用いて復唱されました。 

そして最後に次のように結ばれたのでした。 

【二九五頁 終二行】 （『佛子此の地に住すれば 則（すなわ）ち是（こ）れ佛受用（じゅゆう）したもう 常に其の中に在

（ましま）して 經行（きょうぎょう）し若しは坐臥（ざが）したまわん）』）「仏の教えをしっかりと信受してい

る人が住むその場所は、仏もその場所を自分の住む場所としています。そしてその人と一緒に

行動を共にしているのですと、仏が皆と共にあることを説かれたのでした。 

 

◇     ◇     ◇ 

 

 



8 

 

一品
いっぽん

二
に

半
はん

                                          (『新釈６巻』 P386・1行／P301・3行) 

法華経の要（かなめ）と言ってよい≪本門・正宗分（しょうしゅうぶん／本論）≫が、『従地涌出品』の後半部

分（二六五頁 五行～）と『如来寿量品』一品全体、そして『分別功徳品』の前半部分（～二八七頁 二行）で説

かれています。このことから≪本門・正宗分≫が、一品（『如来寿量品』）と二品（『従地涌出品』、『分別

功徳品』）各品の半分を合わせた『一品二半（いっぽん にはん）』と呼ぶようになりました。 

 

流通分
るつ うぶん

を学
まな

ぶ心
こころ

がけ                                        (P283・3行／P209・4行) 

「正しい信仰をもてば、どういう結果が現われるか？」ということと「正しい信仰を持つには、

どんな心がけが必要か？」ということが説かれています。そして、「その正しい信仰を、後の

世までも説き広めよ」と世尊が我々に委嘱なさっておられるのです。 

 

流通分
るつ うぶん

の大切さ                                               (P284・8行／P210・3行) 

➊身近な問題として、日常生活に即して説かれているため、教えがいきいきと感じられる。 

➋「正しい信仰を持ち、身に行なえば、現実にこういうふうに向上していくのだ」と説かれた

経典を、常に読誦すれば、ゆるもうとする信仰心が、そのたびに引き締まってくるのです。 

➌仏さまは、我々にも、この教えを説き広めることを依頼してくださっているのです。有難い

ことです。我々は言い知れぬ励みを覚えるのです。大勇猛心をふるい起こすのです。 

 

信仰
しんこう

にはかならず功徳
く ど く

がある                           (P235・1行／P171・1行) 

「自分は何のために生きているのか」を考えようとしない人は、今日は今日、明日は明日とい

った、のんきな気持ちでおられることもありましょう。～ 一応、幸福な人間のように考え

られますが、その幸福は、まったく「自分だけの幸福」であり、「現世の生活においてだけの

幸福」に過ぎません。そういう人は、この世で善業を積まず、価値の低い人生を送る人ですから、

いつかは必ず不幸がやってくるに違いないのです。  

（そういう薄っぺらな希望や自信ではなく）「どんな場合でも、自分は絶対の存在である仏さまに

守られているのだ、生かされているのだ」という大安心の上に立っているのですから ～ こう

いう心境に達しますと、我々の人生が見違えるほど変わってくるのは当然です。人生が変わら

ないということがあり得るはずがありません。必ず変わります。この「信仰によって心境が変わり、

心境が変わることによって人生が変わる」ということを、『功徳』というのです。ですから信仰に

は必ず功徳があるわけです。～  

 功徳は、単に心の上に現われるだけでなく、肉体の上にも、物質生活の上にも現われてくる

ものです。～ 心が変われば肉体も変わり、物質生活も変わってくるのは当然であって、何の不

思議もありません。 

 



9 

 

本当の信仰に徹すれば、その人の持つ雰囲気が違ってきます。いかにも明るい、自信に満

ちた、しかもすべてに積極的で献身的な気分を持つようになります。～ ですから、仕事も

うまくいくようになり、したがって物質にも恵まれるようになるのは、ごく自然ななりゆきです。 

～ 大乗仏教の理想は、あくまでも全人類が心安らかに、生活も豊かに、平和に暮らすという

ところにあるのですから、心さえ清らかであればどんな貧乏であってもいいという考え方は、

大乗仏教の第一義ではないのです。この点は、よく心得ておく必要があります。 

《思
し

惟
ゆい

のひととき ①》 

 

功徳
く ど く

はあくまでも結果
け っ か

である                          (P241・2行／P175・7行) 

 大乗的信仰の結果（現われてきた功徳）は、素直に、ありがたく受け取ればいいのです。なにも

「信仰は心だけの問題だから、その他の功徳は、一切不要だ。信仰生活が不純になるから…」

などと、かたくなな考えを持つ必要はありません。～  

信仰に入る人は、多くの場合なんらかの悩みを持っているものですから、その悩みから逃

れたいと思うのは当然であり、とがむべき筋は少しもありません。～   

 現在の苦しみ・悩みはいちおう差し置いて、久遠実成の本仏である仏さまに何もかもお任せ

してしまうという無我の心境にはいることができた時にこそ、心は自由自在を得、苦しみ・悩み

は向こうの方で消えていってくれるのです。 

 また、（しかし一方では）現世利益だけを目的として信仰する人は、すぐに退転しやすい人です。なぜ

ならば、仏さまを信じ切っていないからです。それゆえ、目の前のことしか考えられず、すぐ

ハッキリした功徳が現れなければ、教えに対して疑いを起こしたり、飽きたりするのです。 

《思
し

惟
ゆい

のひととき ②》 

 

 

 

 

「自分の幸せだけで生きる人は、この世で善業を積まないために、いつかは必ず不幸がやってく

る」、「どんな場合でも、絶対に仏さまに守られているという心境に達すれば、人生は必ず変わる」、

「信仰によって心境が変わり、心境が変わることによって人生が変わるということを『功徳』という

のです」と庭野開祖は示します。━ では、ご自身を振り返り、 

① そのうえで、「果たして自分は、仏さまに守られているという心境に達しているか？」 

②そして、「それによって、心境が変わり、人生は変わった」と感じ取れているか？ 

  振り返ってみましょう。 

「現世利益だけを目的として信仰する人は、すぐに退転しやすい人です」と庭野開祖は示しま

す。━ では私の信仰は「現世利益だけを目的」としてはいないか？ を振り返り、 

「私の信仰の目的は、『何を』目的としているか？」を振り返ってみましょう。 



10 

 

仏
ほとけ

の無量
むりょう

寿
じゅ

を確信
かくしん

して得
え

られる１２の功徳
く ど く

       (P245・6行／P177・終2行) 

➊「無生法忍・むしょうぼうにん」 「不生不滅」を知り、人生の「変化」にとらわれない。 

➋「聞持陀羅尼門・もんじだらにもん」 教えを受持して、悪を止め、善を進める力を得る。 

➌「楽説無礙弁才・ぎょうせつむげべんざい」 自ら喜んで法を説き、如何なる妨害にも負けず、 

どんな相手をも説得できる力。 

➍「旋陀羅尼・せんだらに」 あらゆる悪を止め、あらゆる善を進める力を無限に広げて行く。 

➎「不退の法輪を転ず・ふたい の ほうりん を てん ず」 どんな困難があっても、一歩も退くことなく教

えを説き広めていく。 

➏「淸淨の法輪を転ず・しょうじょう の ほうりん を てん ず」 何一つ『報いを求める心』もなく、純真に

法を説き、菩薩行を行う。 

➐ ～ ⓫ 「当
まさ

に阿
あ

耨
のく

多
た

羅
ら

三
さん

藐
みゃく

三
さん

菩提
ぼ だ い

を得
う

べし（八生・四生・三生・二生・一生）」  

（八度生まれ変わり、四度～二度生まれ変わり、いや、たった一生の間で）仏の悟りを得る。 

⓬ 「八
はっ

世界
せ か い

微塵数
みじんじゅう

の衆生
しゅじょう

あって、皆
みな

阿耨多羅三藐三
あのくたらさんみゃくさん

菩提
ぼ だ い

の心
こころ

を発
おこ

しつ」  

数限りない衆生が、みな仏の悟りを得ようという志を起こす。 

 

「仏の寿命が無量（久遠実成）であることを信解すると➊～⓬の功徳を得ることができる」と世尊はお

説きになられました。❼～⓬は究極的な功徳ですが、特に➊～➏の功徳は「今世」において、

私たちが実際に得ることを目指したい徳目・功徳です。 

 

《思
し

惟
ゆい

のひととき ③》 

 

私
わたし

たちのいのちも永遠
えいえん

、久遠
く お ん

実
じつ

成
じょう

の仏
ほとけ

とともに   P257・4行／P188・1行) 

 仏さまの寿命が無量であるということは、つまり、我々が何度生まれ変わっても、常にこの世

（生まれ変わった世）におられて、正法へと導いて下さるということです。それがわかりますと、今まで、

仏の智慧など到底及びもつかぬものだと思っていたのが、「そうではない、一心に求めさえす

れば、生き変わり死に変わりするうちに、いつかは得られるものだ」ということが分かります

から、「自分もそれを求めて修行しよう」という心が起こります。 

「仏の寿命が無量（久遠実成）であることを信解すると➊～⓬の功徳を得ることができる」と世尊は

お説きになられました。❼～⓬は究極的な功徳ですが、特に➊～➏の功徳は「今世」におい

て、私たちが実際に得ることを目指したい徳目・功徳だというものです。 

━ では、「今世」功徳➊～➏の中で、私は「どの徳目を、身に付けているか？」、または、

「これから、どの徳目を身に付けたいと思っているか？」 かみ締めてみましょう。 



11 

 

《思
し

惟
ゆい

のひととき ④》 

 

生
い

きがいを知
し

る大
だい

功徳
く ど く

        (P260・7行／P190・2行 ～ P281・2行／207・11行) 

 われわれは、この世限りで終わりになるものではありません。次の世、また次の世と生まれ

変わっていくのです。様々な事件に、喜びつ悲しみつを繰り返すばかりだ…  ということが判れ

ば、誰だって考えただけでウンザリしてしまうでしょう。～  ➊真の信仰を持ち得た者は、常

に一歩ずつでも「仏の境地」へ近づいて行くよう、充実した生き方をしようとします。仏教の信仰者だけ

が得られる「大功徳」とういうべきでありましょう。 

～ 仏寿の無量（久遠実成）を知ることによって、仏さまは常に我々と共にいて下さることを知

ると、どうしても、「善い心を持ち」、「善い行い」をせざるを得なくなります。 

～ 五十年なり七十年なりの一生を終わったら、全ておしまい、というのであれば、人に

よっては「少々よくないことをしてでも、その期間だけを楽に、おもしろおかしく送ればいい

のだ」という気持ちになることもありましょう。～ 仏さまはいつも仏の境地へと導いてくだ

さるのに、➋次の世もまた次の世も、自分はいつまでも六道を輪廻し続けなければならないと気づ

けば、我欲にとらわれた人生を送ることが恐ろしくなります。そして➌少しでも「善い心を持ち・善い行い」

をすることの大切さに気付きます。 

 

《思
し

惟
ゆい

のひととき ⑤》 

 ※ 信仰の目的は、「生きがい」の探求ではなく、なぜ、生まれて来たのか？という「生まれがい」を知る 

ことではないだろうか。 

『佛
ぶつ

壽
じゅ

の無量
むりょう

なることを聞
き

いて 一切
いっさい

皆
みな

歡喜
かんぎ

す ～  一切
いっさい

善根
ぜんごん

を具
ぐ

して 以
もっ

て無上
むじょう

の

心
こころ

を助
たす

く』（二八六頁 終行 ）       【分別功徳品 前半の要・かなめ】(P279・終2行／P206・終3行) 

━ 弥勒菩薩が言いました。「仏さまの寿命が不生不滅であることを聞いて、一切衆生は皆

歓喜しました。～ その功徳によって一切の人間が善根を具えるようになり、その善根が、無

上道へ達したいという最終の願いを遂げるのに、大変役立つのでございます」。 

「仏さまの寿命が無量であるということは、つまり、我々が何度生まれ変わっても、常に

この世におられて正法へと導いて下さるということです」と、庭野開祖は示します。 

━ このことを、あなたはどのように受けとめますか？ かみ締めてみましょう。 

➊「真の信仰を持ち得た者は、常に一歩ずつでも「仏の境地」へ近づいて行くよう、充実した生き

方をしようとします」。 ➋「次の世もまた次の世も、自分はいつまでも六道を輪廻し続けなければな

らないと気づけば、我欲にとらわれた人生を送ることが恐ろしくなります。そして➌少しでも「善い心

を持ち・善い行い」をすることの大切さに気付きます」の庭野開祖の説示を通して、私は、自分

の人生を「どのように生きて行こう」と考えるか？ かみ締めてみましょう。 



12 

 

人間
にんげん

の向上
こうじょう

の『究極
きゅうきょく

の目標
もくひょう

』とは                          (P281・終４行／P208・3行) 

 それならば、人間の向上の『究極の目標』は何でしょうか？ 《仏の境地》です。その境地は、

われわれ凡夫にとっては、遠い遠い彼方（かなた）にあって、到底、行きつけそうには思われま

せん。それでいいのです。行き着けそうにない境地であればこそ、それを目指してはるかな旅

を続けることができるのです。どんなに遠くても、行く手に光り輝く世界があるのですから、

一歩一歩に希望があるのです。一足（ひとあし）一足に勇気が湧（わ）くのです。暗黒の底なしの

穴を覗くのに比べて、なんという違いでしょう。 

 これが『仏寿（ぶつじゅ）』の不滅を知ることの大功徳なのです。 

 あなた自身の心で、よくよく思いめぐらしてみられることを、切にお勧め致します。 

 

四
し

信
しん

五品
ご ほ ん

 (P293・6行／P216・終3行) 

《在世の四信・ざいせのししん》  ━ 仏の在世の徳行と功徳 ━ 

・「一念信解・いちねんしんげ」 仏の寿命が永遠であることをほんの一念でも信解することで得られ

る功徳は計り知れなく大きい。 

・「略解言趣・りゃくげごんしゅ」 仏の寿命が無量であるという教えを理解できれば、その人は、仏の智

慧の中で、全てが平等である『慧』を得ることができる。 

・「広為他説・こういたせつ」 この教えを広く説くならば、その者は仏の智慧の中で、全ての違いを見

抜くことのできる『智』を得ることができる。 

・「深信観成・じんしんかんじょう」 仏の無量寿を、ほんの一念ではなく、深くそれを信解するならば、

その人は私が霊鷲山で多くの者たちに法を説いている私の姿を見ることができる。 

 つまり、自分が住んでいる所に、いつも仏さまがいらっしゃることを確信するようになる。 

 

《滅後の五品・めつごのごほん》  ━ 仏の滅後の徳行と功徳 ━ 

・「初随喜・しょずいき」 仏の滅度に、この教えを聞いて、疑うことなく素直に有難いと歓喜の心を

起こすならば、それこそ、それが真の信仰の姿です。 

・「読誦・どくじゅ」 教えを読誦し、よく受持する者は、如来を肩に頂いているのです。 

・「説法・せっぽう」 教えを多くの人に説くならば、その人が得る功徳は、巨大な寺院・僧坊を無

数寄進するよりも大きな功徳だと言える。 

・「兼行六度・けんぎょうろくど」 教えを受持し、読誦し、説法する行に兼ねて、『六波羅蜜』をも行ず

る。しかし、『六波羅蜜』を完全に行ずることができず、「分に応じ」「機会に応じて」「で

きることからやっていく」という意味もあります。 

・「正行六度・しょうぎょうろくど」 完全に『六波羅蜜』を行じている人。ここまで来たら、最高の悟り

を得るのも遠くない。 

 

 



13 

 

《思
し

惟
ゆい

のひととき ⑥》 

『佛子
ぶっし

此の地に住
じゅう

すれば 則
すなわ

ち是
こ

れ佛受用
じゅゆう

したもう 常に其
そ

の中に在
ましま

して 經 行
きょうぎょう

し

若
も

しは坐臥
ざ が

したまわん』 （二九五頁 終二行 ） 

(P352・4行／P264・終行) 

尊いおことばです。仏さまは、仏の教えを心から信受している者を、本当の子と同様に

お考えになりますから、仏子とおっしゃっておられるのです。 

 その仏子の住している所は、仏さまがご自分の住む場所としてくださるというのです。

～  そういう人の所には仏さまの方からおいでになって一緒に住んでくださるというのです。 

信仰者にとってこれほど嬉しい、有り難いことはありますまい。仏さまと共に住み、仏さま

と共に起き、仏さまと共に眠りにつく・・・。 誠に信仰生活の極致の法悦境（ほうえつきょう）というべきで

ありましょう。  

《思
し

惟
ゆい

のひととき ⑦》 

 

《思
し

惟
ゆい

のふりかえり まとめ》 

 

    合 掌 

仏の滅後にいる私は、以上の『滅後の五品』の五つの徳行の中で、特に「何を心がけよ

うと思うか？」 かみ締めてみましょう。 

仏さまの方からおいでになって一緒に住んでくださるという『佛子此の地に住すれば 則ち是

れ佛受用（じゅゆう）したもう 常に其の中に在（ましま）して 經行し若しは坐臥（ざが）したまわ

ん』という経文を、あなたはどのように受け止めますか？   かみ締めてみましょう。 

今日の『分別功徳品 第十七』の学びを通して、何を学び取ったか？ 

（または、何を一番強く感じ、受け止めることができたか？） ふり返ってみましょう。 


