
1 

 

『１２０分 de 法華経！』           vol.２２     Jan. 2026  

━━ Let’s  embark on a journey to discover our own “perspective on the Lotus Sutra”. 

 （みんなで“法華経観”を見つける旅に出よう） 

 

『妙法蓮華経 如来
にょらい

寿量品
じゅりょうほん

第十六 〈後半〉』  （本
ほん

門
もん

 ・ 正宗
しょうしゅう

分
ぶん

） 

 

○『又
また

如來の滅度
めつど

の後
のち

に、若
も

し人あって妙法華經の乃至
ないし

一偈
いちげ

・一句
いっく

を聞
き

いて一念
いちねん

も隨喜
ずいき

せん

者
もの

には、我亦
われまた

阿耨多羅
あ の く た ら

三藐三
さんみゃくさん

菩提
ぼだい

の記
き

を與
あた

え授
さず

く』    （法師品 二〇二頁 終五行） 

○『其
そ

の習
しゅう

學
がく

せざる者
もの

は 此
こ

れを曉 了
ぎょうりょう

すること能
あた

わじ』 （方便品 八十二頁 四行） 

○ 「習学」の３つのステップ「聞
もん

解
げ

・思
し

惟
ゆい

・修 習
しゅしゅう

」 

〇『若
も

し聞
もん

解
げ

し思
し

惟
ゆい

し修習
しゅしゅう

することを得
え

ば、必
かなら

ず阿
あ

耨
のく

多
た

羅
ら

三
さん

藐
みゃく

三
さん

菩提
ぼだい

に近
ちか

づくことを得
え

たりと知
し

れ』   （法師品 二〇九頁 三行） 

○『十分の一でも実践できれば、いや、その一つにでも徹することができれば、りっぱな精

進といえる』          (『新釈法華三部経 第一巻』 P8・8行／P5・1行) 

  ※ 表記  例：(P353・1行／P259・7行) ⇨ (『新釈・文庫版』頁数／『新釈・単行本』頁数) 

 

 ◇     ◇     ◇ 

 

≪如来寿量品（後半）のあらすじ≫ 

━ 自我偈 ━  

【二七九頁 五行】  世尊はこれまで説いてきた無生無滅の『仏の本体』の意味と、なぜ自分が『入滅をし

なければならないのか』の理由をさらに述べるために、『偈・げ』を用いて説かれました。 

 

【仏の存在が≪久遠実成≫であり、常に衆生を教化し続けている】  ━  

 【（偈）二七九頁 七行】 ／【経典 十六頁 一行】（『我佛を得てより來 （このかた）經（へ）たる所の諸（もろもろ）の劫數（こっし

ゅ） 無量百千萬 億載阿僧祇（おくさい あそうぎ）なり』）「私が仏の悟りを得てから今日（こんにち）までの

期間は、無量百千万億載阿僧祇（さいあそうぎ）という無数の劫（こう）を重ねた永遠の年月を経（へ）

ています。私は、片時（かたとき）も休むことなく、『常に』真実の教えを説き続け、無数億（むしゅ

おく）という無数の衆生を教化してきているのです。 

【（偈）二七九頁 終四行】／【経典 十六頁 三行】（『衆生を度せんが爲の故に 方便して涅槃を現ず 而（しか）も實（じつ）に



2 

 

は滅度せず 常に此（ここ）に住して法を説く』）「私は衆生を『真の救い』へと導くため、『方便』として

『滅度する』という手段を用いてきましたが、しかし実際には、私はこの世から去ったのではあ

りません。私は常にこの娑婆世界に住して、皆さんに『法を説いて教化している』のです。いつも皆

さんのそばで私は『神通力』を自由自在に駆使（くし）して導いているのです」 

 

【≪滅度≫を示す理由】  ━  

【（偈）二七九頁 終二行】／【経典 十六頁 終行】（『顚倒（てんどう）の衆生をして 近しと雖（いえど）も而（しか）も見ざらし

む』）「しかし、衆生は仏とは全く反対の見方・考え方を持つ顚倒（てんどう）の状態でいるため

に、近くにいる私のことが判らず、『仏の存在』を知ることができません。仏の姿が見えていない

のです。ところが私の『滅度』を目（ま）の当たりにすると、人々は私の遺骨を祀（まつ）って供養

するようになり、その時はじめて仏を心から慕（した）い求めるようになります。／（『咸（ことご

と）く皆恋慕（みな れんぼ）を懐（いだ）いて 渇仰（かつごう）の心を生ず』）喉（のど）の渇（かわ）きで苦しむ者

が水を求めるように、『仏と、仏の教え』を心から求めるようになるのです」 

 

【仏が見える（仏が現われる） 四つの条件】  ━ 

【（偈）二八〇頁 一行】／【経典 十七頁 二行】「そして、教えを求めずにはいられなくなった衆生が、／（『➊衆

生既（すで）に信伏し ➋質直にして意（こころ）柔輭（にゅうなん）に ➌一心に佛を見たてまつらんと欲して ➍

自ら身命（しんみょう）を惜まず 時に我及び衆僧（しゅそう） 倶（とも）に靈鷲山（りょうじゅせん）に出（い）ず』） 

➊仏の教えを求道（ぐどう）して深く信受（しんじゅ）し、 ➋正直で素直で、とらわれのない心でいて、 ❸心

の底から仏を求め、仏と共にあることを自覚し、しかも、自分も仏のように成りたいと心から願い、 ➍

そのためには自分の命さえもいらないという真剣な心、小さな自我にとらわれない心境になったならば、

☆その時、私は眷属（けんぞく／弟子、家来の意味）を引き連れて、霊鷲山・娑婆世界に姿を現わします。つま

り皆さんの前に『現われる』のです」 

 

【仏が≪滅度≫を示す理由を、再び説く】  ━  

【（偈）二八〇頁 三行】／【経典 十七頁 五行】「そして私は皆さんに次のように語ります。／（『常に此（ここ）にあ

って滅せず 方便力を以ての故に 滅不滅ありと現ず』）『私はいつも皆さんのそばにいるのであって、

入滅してこの世を去ってはいません。それは、皆さんを教化する方便として、姿を消し、この世を

去るという形をとるのです。そして再び身を現わすのです。／（『餘國（よこく）に衆生の 恭敬（くぎ

ょう）し信樂（しんぎょう）する者あれば 我復（われ また）彼（か）の中に於て 爲に無上の法を説く～ 但（ただ）我

（われ）滅度すと謂（おも）えり』）また娑婆世界以外の他の世界で、私を心から求める者がいるなら

ば、私はそこにも現われて最高無上の法を説くのです』と語ります。しかし衆生はこのことが

理解できないために、仏は『滅度した』、『この世から去ってしまった』と思っているのです」 

【（偈）二八〇頁 五行】 ／【経典 十八頁 二行】（『我諸（われ もろもろ）の衆生を見れば 苦海（くかい）に没在（もつざい）せり』）

「仏の眼を以って衆生を見ると、衆生は『苦しみの海』に溺（おぼ）れて喘（あえ）いでいるように見えま

す。そういう衆生を救うために私は『滅度』の形をとり、人々に仏の存在と仏の教えを『求める

心』を起こさせ、教えを受け止めることができるように導くのです。私の神通力とは以上のよ

うなものであって、／（『阿僧祇劫（あそうぎこう）に於て 常に霊鷲山（りょうじゅせん） 及び餘（よ）の諸（も



3 

 

ろもろ）の住處（じゅうしょ）にあり』）私は阿僧祇劫（あそうぎこう）という長い間、常に霊鷲山・娑婆世界、つ

まり皆さんのそばと、その他の世界の人々のそばにいて法を説き続けているのです」 

 

【仏の教えによって娑婆世界は≪天人常住満≫し、安らかな世界になるにもかかわらず、 

衆生はこの娑婆世界を、『苦の世界』だと見る】  ━ 

【（偈）二八〇頁 終五行】 ／【経典 十八頁 終二行】（『衆生劫盡（こう つ）きて 大火に焼かるると見る時も 我が此の土は安

穏にして 天人常に充滿せり』）「衆生が現実の世を見ると、すでに終わりを告げ、苦しみの業火（ごうか／

地獄の炎）に焼き尽くされ、苦しい人生を送る世界のように見えます。つまり、『苦の人生』だと感じていま

す。しかし、私の教えに導かれれば、この娑婆世界は仏の世界になり、天人が常に充満する安らか

な世界になるのです。この仏の世界は安らかで穏（おだ）やかです。安穏（あんのん）で、美しい林や花園

に包まれ、素晴らしい家、屋敷が設（しつら）えられ、多くの宝が実る宝樹（ほうじゅ）が連（つら）

なり、豊かな果実がたわわに実（みの）った満ち足りた世界で、人々は何の心配もなく楽しく生

活している世界です。そして天人が天界の清らかな音色（ねいろ）の太鼓を打ち鳴らし、妙（たえ）

なる音楽を奏（かな）で、／（『曼陀羅華（まんだらけ）を雨（ふ）らして 佛及び大衆に散ず』）美しい曼陀

羅華（まんだらけ）の花びらが仏と人々に等しく雨のように降り注がれます。仏の世界とは仏と衆生が

一体となり、得（え）も言われぬ美しい平和な世界なのです」 

【（偈）二八〇頁 終行】 ／【経典十九頁 四行】（『我が浄土は毀（やぶ）れざるに 而（しか）も衆（しゅ）は焼け盡（つ）きて 憂

怖（うふ）諸（もろもろ）の苦惱（くのう） 是（かく）の如き悉（ことごと）く充滿せりと見る』）「このように仏の

眼から見た現実の世界は、じつは毀（こわ）れも焼けもしないのですが、残念なことに衆生の目から見

る現実の世界は、大火に焼き尽くされ、不足と不満、不安と恐怖、怒（いか）りと争い、憂（うれ）いと悲し

みに満ちて、すべてが苦しみ、悲しみ、悩みでいっぱいになっている『苦の世界』だと見えるのです。

／（『是（こ）の諸（もろもろ）の罪（つみ）の衆生は 惡業の因緣を以て 阿僧祇劫（あそうぎこう）を過ぐれども 三

寶（さんぼう）の名（みな）を聞かず』）そして衆生は智慧がないために善い行ないができず、その結

果、悪い行ないを積み重ねてしまい、そのために阿僧祇劫（あそうぎこう）という計り知れない年

月を過ぎても、仏・法・僧の、『三宝・さんぼう』の縁に触れることができず、その名さえ耳にするこ

とができません」 

 

【『仏を見る』ことができる条件を、あらためて説く】  ━  

【（偈）二八一頁 三行】 ／【経典 十九頁 終行】（『➊諸（もろもろ）の有（あら）ゆる功徳を修し ➋柔和質直（にゅうわしちじき）

なる者は 則（すなわ）ち皆我（みな わ）が身 此（ここ）にあって法を説くと見る』）「しかし、➊世のため

人のためになる様々な善い行ないを実践し、➋とらわれのない柔和（にゅうわ）な心で、正直で素直な

心で精進している者は、すぐに私を見ることができ、仏が常に自分のそばにいて法を説いてること

を自覚するのです。そのような人々に対して、／（『或時（あるとき）は此の衆の爲（ため）に 佛壽（ぶつ

じゅ）無量なりと説く 久しくあって乃（いま）し佛を見たてまつる者には 爲（ため）に佛には値（あ）い難（が

た）しと説く』）仏はある時、『仏の寿命は無量である』と説くことがあります。また、長い間、仏

を見ることができなかったにもかかわらずようやく『仏の存在』を知り、『仏を見る』ことができ

た人には、『仏に出遭（であ）うことは大変難しいことなのです。ですから、仏の存在を知り、仏を

見ることができたのですから、一生懸命精進しなさい』と説くのです」 



4 

 

【仏の寿命が無量であることの理由】  ━ 

【（偈）二八一頁 六行】 ／【経典 二〇頁 四行】（『我が智力（ちりき）是（かく）の如し 慧光（えこう）照らすこと無量に 壽命

無數劫（むしゅこう） 久しく業（ごう）を修（しゅ）して得（う）る所なり』）「仏の智慧の力というものは以

上のように大きいものです。その智慧の力が照らし出す世界は無数に及びます。また私の寿命

というものも無量であり、それは長い間に善業を積んできた菩薩行実践の功徳にほかなりません」 

 

【仏の言葉を疑ってはならない。仏の言葉はすべてが『真実』であるから】  ━  

【（偈）二八一頁 終六行】／【経典 二〇頁 終二行】「皆さんは仏の智慧を具（そな）えているのですから、／（『此（こ

こ）に於て疑（うたがい）を生ずることなかれ 當（まさ）に斷（だん）じて永く盡（つ）きしむべし 佛語は實（じつ）

にして虚（むな）しからず』）以上の『仏の真実』について疑いの心を持ってはなりません。疑い

と迷いは永遠に断ち切ってください。なぜなら、仏の言葉は全てが真実であり、偽（いつわ）りはない

からです」 

 

【仏が≪滅度≫を示す理由を、三度（みたび）説く】  ━  

【（偈）二八一頁 終五行】／【経典 二一頁 一行】「先の『良医治子・ろうい じし の譬え』のように正気を失った子どもた

ちに対して、父が方便を用いて実際には死んではいないのに、『死んだ』と告げたことを、嘘

（うそ）を言ったとして咎（とが）めることはできません。仏の『滅度』は人を騙（だま）す虚妄（こも

う・人をだますこと）ではないのです。／（『我も亦（また）爲（こ）れ世の父 諸（もろもろ）の苦患（くげん）を救

う者なり』）私は皆さんの父です。この娑婆世界全体の父であります。あらゆる悩み苦しみを救う人

なのです。私はいつも皆さんのそばにいて苦しみを除こうとしているのですが、凡夫は煩悩にと

らわれて正気を失い、智慧ある見方とは全く逆転して心が顚倒（てんどう）しているために、真

実を見ることができていません。／（『實（じつ）には在（あ）れども而（しか）も滅すと言う』）ですか

ら私は、実際にはいつも皆さんのそばにいるのですけれども、時が来れば『仏の存在と教え』を

求める心を人々に起こさせるために、『滅度する』と告げるのです」 

【（偈）二八一頁 終二行】 ／【経典 二一頁 五行】（『常に我を見るを以ての故（ゆえ）に  而（しか）も憍恣（きょうし）の心を生

じ 放逸（ほういつ）にして五欲に著（じゃく）し 惡道の中に墮（お）ちなん』）「もし、いつでも仏に会うこ

とができるのだということになれば、人々は仏の縁に触れることが貴重なことだとは思わず、

そのため、仏の教えを求めることもなく、その結果、わがままな心を起こしてしまい、欲しい

ままに五欲にとらわれ、やりたい放題になって、結局は行き着くところ、地獄・餓鬼・畜生・修

羅という『四悪趣（しあくしゅ）』の悪道の人生に転がり落ちて行くことになります」 

 

【仏は常に衆生と共にいる。一切衆生をその者に合わせて適切に教化している】  ━  

【（偈）二八二頁 一行】 ／【経典 二一頁 終行】（『我常に衆生の 道（どう）を行じ道を行ぜざるを知って』）「私は、皆さ

ん一人ひとりの精進の状況・程度というものを常に見抜いています。つまりこの人は仏道をど

こまで実践していて、どこまで極めているか。反対にこの人は何が実践できていないでいるの

かという状況をつまびらかに見極めています。／（『度すべき所に隨（したが）って 爲に種々の法を

説く』）ですから、その人の状況・機根を見抜き、最も的確な現象を示して、最適な教化をするので

す。つまりその人に相応（ふさわ）しく教化するための現象を示します」 



5 

 

【（偈）二八二頁 二行】／【経典 二二頁 一行】（『毎（つね）に自ら是（こ）の念を作（な）す 何を以てか衆生をして 無上道

に入（い）り 速（すみや）かに佛身を成就することを得せしめんと』）「私はいつも思っています。『どのよ

うにしたら、衆生が仏の道に入ることができるであろうか。そしてどのようにしたら、いち早

く仏の境地に到達させることができるだろうか』と常にそれだけを念じ、願っているのです」 

 

釈尊は、仏の深い『大慈悲』と一切衆生を救い切るという『仏の本願』である【一大真実】を

説き明かされたのでした。 

 

◇     ◇     ◇ 

 

現象
げんしょう

を実在
じつざい

と見
み

る誤
あやま

り                                     (P193・4行／P139・4行) 

 凡夫というものは様々な欠点を持っていますが、なかでも最大の欠点は「目に見えるものしか

実在しないと思うこと」です。この誤りから全ての誤りが出発し、全ての不幸が展開していくのです。 

～ まわりに起こる色々な物事を、確かに実在するものだと見るために、それに心をふりまわ

されて苦しむのです。 

 それで、仏さまは、この世のすべての現象は『因（ある原因）と縁（ある条件）が結ばれて生じた仮のあら

われにすぎない』ことを教えられました。 

《思
し

惟
ゆい

のひととき ①》 

 

※ 誰もが「縁起」によって如何（いか）ようにも変わってしまう という『平等相』を持っている。この世のすべ

ての物事は、「縁起の法則」に従って存在している。 

 

なぜ良薬
りょうやく

を飲
の

まないか                                   P197・1行／P141・終5行) 

（あさはかな人間のわがままです。 まだ知恵のできあがっていない子どもが、父の厳しい教えを嫌がるのと同じです）  

五官の楽しみに溺（おぼ）れている人間にとって、仏さまの戒めや教訓は窮屈（きゅうくつ）でた

まらなく感じられ～ 人のために尽くす菩薩行などバカバカしいとしか考えられないからです。 

～ そういう衆生に対して、仏さまは怒（おこ）りもされなければ、あきらめもされません。『此の子愍

（あわれ）むべし』といっておられます。ここがありがたいところです。 

 

「凡夫の最大の欠点は『目に見えるものしか実在しないと思うこと』です。この誤りから、全ての誤り

が出発し、全ての不幸が展開していくのです」と庭野開祖は説きます。 

 ━ では、この「眼に見えるものしか実在しない」と思う「誤り」から脱するには、「ど

のようにすればよい」のでしょうか？ また、「どのような心構え」を持つことが大切な

のでしょうか？ 考えてみましょう。 



6 

 

《思
し

惟
ゆい

のひととき ②》 

 

自行
じぎょう

の必要
ひつよう

                                                  (P198・8行／P142・終4行) 

 人間にとって、自分自身でものごとをすることが、何より大切です。ことに信仰は絶対にそ

うでなくてはなりません。～ あくまでも自分の心で真剣に道を求め、修行していかなければなり

ません。～ 自分で求め、自分でつかんで行ってこそ、本当に身に付くのです。 

《思
し

惟
ゆい

のひととき ③》 

 ※「上求菩提・下化衆生」、「自行即化他」、「化他即自行」  

『尋
つ

いで便
すなわ

ち來
きた

り帰
かえ

って 咸
ことごと

く之
これ

に見
まみ

えしめんが如
ごと

し』 （二七八頁 終行 ） 

そして子どもたちが治ると、それを見計ったように父は他国から帰ってきて、子どもた

ちの前に姿を見せたのです。 

 

『壽命無數劫
むしゅこう

 久
ひさ

しく業
ごう

を修
しゅ

して得
う

る所
ところ

なり』 （二八一頁 六行 ） 

如来の寿命が無量である。つまり、如来として寿命が無量であるのは、それは、長い間に

善業を積んできた菩薩行実践の功徳にほかなりません。 

 

『我
われ

も亦
また

爲
こ

れ世の父 諸
もろもろ

の苦患
くげん

を救う者なり～ 實
じつ

には在
あ

れども而
しか

も滅
めっ

すと言う』 

（二八一頁 終三行 ） 

※『【主】今
いま

此
こ

の三界
さんがい

は 皆
みな

是
こ

れ我が有
う

なり  【親】其
そ

の中の衆生
しゅじょう

は 悉
ことごと

く是
こ

れ吾
わ

が子なり  【師】而
しか

も今
いま

此
こ

の處
ところ

は 

諸
もろもろ

の患
げん

難
なん

多
おお

し  唯我
ただわれ

一人
いちにん

のみ 能
よ

く救護
く ご

を爲
な

す』（『譬諭品』一〇七頁 終五行 ）【主・師・親（しゅ・し・しん）の三徳】 

「五官の楽しみに溺（おぼ）れる人間は、仏さまの戒めや教訓を窮屈（きゅうくつ）に感じ、菩薩

行をバカバカしいと考える」「そういう衆生に対して仏さまは怒（おこ）りもされなければ、あきら

めもされません。『此の子愍（あわれ）むべし』と言っておられます。ここが有り難いところで

す」と庭野開祖は示します。 

━ では私は、「仏さまの教えや戒めを守ることを窮屈に感じ、菩薩行をバカバカし

い」と思っていますか？ そして仏さまが『此の子愍むべし』と言っておられることを、

どのように受け止めますか？ ふり返ってみましょう。 

「（信仰は）あくまでも自分の心で真剣に道を求め、修行していかなければなりません。自分で求め、

自分でつかんで行ってこそ、本当に身に付くのです」と庭野開祖は説きます。 

━ では私は「自分の心で真剣に仏さまの教えを求め、自ら実践しているか？」 ふ

り返ってみましょう。 



7 

 

ふたたび仏
ほとけ

を見
み

る                                         (P199・終5行／P143・8行) 

 子どもがすっかり治ってしまったら、父が無事な姿を見せて帰ってきたということ、これが

またひじょうに意味深い教えです。～ 

 我々が仏の教えを心から信仰すれば、ひとりでに仏さまが見えてくるのです。なにも、仏さまのお

姿がみえてくるのではありません。仏さまと共にあるということが、自覚されてくるのです。～ 

いったんは見失ったようでも、その教えを正しく信受すれば、仏さまはその瞬間に我々のところ

へ帰ってこられるのです。そして、真の親としていつまでも一緒に暮らし、我々を守ってくださるのです。

この譬えには、このような、言うに言われぬ『慈悲の心』が満ち溢れていることを、よく感じ取

らなければならないと思います。 

 

 ※「見る／自然とみえる。受動的にみる」。「観る・視る／意識してみる」。「覧る／よくみる」。 

「診る／診察する。しらべる」。「看る／みまもる。世話をする」。 

 

《思
し

惟
ゆい

のひととき ④》 

 

『顚倒
てんどう

の衆生
しゅじょう

をして 近
ちか

しと雖
いえど

も而
しか

も見
み

ざらしむ』 （二七九頁 終二行 ） 

《思
し

惟
ゆい

のひととき ⑤》 

 

※『四顚倒・してんどう』 

「常顚倒」・ とらわれる。決めつける。人を許せない。咎める。責める。 

「楽顚倒」・ 今さえ良ければと思う。目の前のことだけを考え、後のことを考えない。 

「我顚倒」・ 有難う、ごめんなさい、お願いします、が言えない。自己中心。 

「浄顚倒」・ 恥ること、敬うことを知らない。まっ、イイかと曖昧にする。大切に取り扱えない。  

子どもたちが薬を飲んで病が治ってしまうと、父が無事な姿を見せたことの意味を、

「仏さまのお姿が見えてくるのではありません。仏さまと共にあることが『自覚』されてくるのです」。

しかも「教えを正しく信受すれば、仏さまはその瞬間に我々のところへ帰ってこられるのです」と庭

野開祖は説きます。  

━  このことを、あなたはどのように感じますか。 

『顚倒の衆生をして 近しと雖も而も見ざらしむ』／「顚倒している（何事も仏の見方とは反対に

損得、好き嫌いなどで判断し、自分中心で見ている）衆生は、本仏がいつもそばにいるのに、それを『見る』

ことができない」と釈尊は説いています。 

━ 『仏を見ることができない』のは一体なぜなのでしょうか？ そして、そういう衆

生が『仏を見る』、仏さまが『常にそばにいることを感じる』ためには、どうすれば良い

のでしょうか？ 考えてみましょう。 



8 

 

宗教
しゅうきょう

の極致
きょくち

                                                  (P207・3行／P149・終5行) 

（自らのものの見方が）顚倒（てんどう）であるということだけでも、しっかりと悟っていれば、

相変わらず「目に見えるもの」のみを対象としていても、心は常に仏さまの方を向いています。 

ですから行住坐臥（ぎょうじゅうざが）、仏さまの教えに基づいた行ない、すなわち菩薩行を自然と

するようになるのです。そしてそれが完全にできるようになった時、はじめて人間の『仏性』が燦然（さんぜ

ん）として輝き出してくるのです。これが、『宗教の極致』といってもいいでしょう。 

 

《思
し

惟
ゆい

のひととき ⑥》 

※ 『➊衆生既（すで）に信伏し ➋質直にして意（こころ）柔輭（にゅうなん）に ➌一心に佛を見たてまつらんと欲して  

➍自ら身命を惜まず  ⇨ 時に我及び衆僧（しゅそう） 倶（とも）に靈鷲山に出（い）ず』  

（『如来寿量品』二八〇頁 一行／『経典』一七頁 二行 ） 

➊仏の教えを求道（ぐどう）して深く信受（しんじゅ）し、  

➋正直で素直で、とらわれのない心でいて、 

➌心の底から仏を求め、仏と共にあることを自覚し、しかも、自分も仏のように成りたいと心から願い、 

➍そのためには自分の命さえもいらないという真剣な心、小さな自我にとらわれない心境になる。 

今までの自分を捨てる。（わがままな自分をそうでなくする。怒りっぽい自分をそうでなくする） 

 

☆その時（❶～❹が整った時）  ⇨ 私（仏）は眷属（けんぞく・弟子、家来の意味）を引き連れて、霊鷲山・娑婆世界に 

姿を現わします。 つまり皆さんの前に『現われる』のです」 

 

『阿僧祇劫
あそうぎこう

に於
おい

て 常
つね

に霊
りょう

鷲山
じゅうせん

 及
およ

び餘
よ

の 諸
もろもろ

の住處
じゅうしょ

にあり』 （二八〇頁 終五行 ） 

 

『衆生劫
しゅじょうこう

盡
つ

きて 大火
だいか

に焼
や

かるると見
み

る時
とき

も 我
わ

が此
こ

の土
ど

は安穏
あんのん

にして 天人
てんにん

常
つね

に

充滿
じゅうまん

せり～ 曼陀羅
ま ん だ ら

華
け

を雨
ふ

らして 佛
ほとけ

及
およ

び大衆
たいしゅ

に散
さん

ず』 （二八〇頁 終五行 ） 

衆生は、この世は時代が終わり、大火に焼き尽くされるように苦しむ世界、『苦の世界』だと

見えるのですが、じつはこの世は仏の教えによって救われ、天人が充満して、～ そればかり

か曼陀羅華（まんだらけ）の花びらが仏および衆生に平等に降（ふ）り注（そそ）がれている『大安心の

世界』なのです。 

 

 

『➊衆生既に信伏し ➋質直にして意柔輭に ➌一心に佛を見たてまつらんと欲して

➍自ら身命を惜まず 時に我及び衆僧 倶に霊鷲山に出ず』の経文を、どのように受け
止めますか？ この経文を味わってみましょう。 



9 

 

『我
わ

が浄土
じょうど

は毀
やぶ

れざるに 而
しか

も衆
しゅ

は焼
や

け盡
つ

きて 憂怖
う ふ

諸
もろもろ

の苦惱
くのう

 是
かく

の如
ごと

き 悉
ことごと

く 

充滿
じゅうまん

せりと見
み

る』 （二八〇頁 終行 ） 

仏さまの目から見れば、この娑婆世界は仏の国土であるのにもかかわらず、自分の仏性を

あらわすことができずに（『正しいことに気づく』ことができず）、迷いが覆（おお）い、仏性を隠（かく）して

いる（『自分中心の考え』しかもたない）衆生から見ると、この世は、まさしく地獄の様相（ようそう）に

見える（『不満に満ち、苦しみが後から後から襲ってくる世界』だ）というのです。 

 

『 諸
もろもろ

の有
あら

ゆる功徳
くどく

を修
しゅ

し 柔和
にゅうわ

質
しち

直
じき

なる者
もの

は 則
すなわ

ち皆
みな

我
わ

が身
み

 此
ここ

にあって法
ほう

を説
と

く

と見る』 （二八一頁 三行 ） 

世のため、人のためになる精進を修め、功徳を積み、心が柔和で正直で素直な人は、すぐ

に私（仏）を見ることができるのです。 

 

『佛
ぶつ

語
ご

は實
じつ

にして虚
むな

しからず』 （二八一頁 終五行 ） 

 

『我
われ

も亦
また

爲
こ

れ世
よ

の父
ちち

 諸
もろもろ

の苦患
くげん

を救
すく

う者
もの

なり 凡夫
ぼんぶ

の顚倒
てんどう

せるを爲
もっ

て 實
じつ

には在
あ

れど

も而
しか

も滅
めっ

すと言
い

う』（二八一頁 終三行 ） 

私は娑婆世界全体の父であり、あらゆる悩み苦しみを救う者です。私はいつも苦しみを除こうと

しているのですが、凡夫は煩悩にとらわれて正気を失い、心が顚倒（てんどう）しているために

真実を見ることができていません。私は、実際にはいつも皆さんのそばにいるのですけれども、

『仏の存在と教え』を求める心を人々に起こさせるために、『滅度する』と告げるのです 

『我
われ

常
つね

に衆生
しゅじょう

の 道
どう

を行
ぎょう

じ道
どう

を行
ぎょう

ぜざるを知
し

って 度
ど

すべき所
ところ

に隨
したが

って爲
ため

に

種種
しゅじゅ

の法
ほう

を説
と

く』 （二八二頁 一行） 

私は、皆さん一人ひとりの精進の状況・程度というものを常に見抜いています。つまりそ

の者は何を実践しているのか、反対に何が実践できていないでいるのかということをつまびら

かに知っています。ですから私は、その人の状況・機根・精進具合に応じて、いち早く悟ることがで

きるように、最も的確な現象を示して教化をするのです。つまりその人に最も相応（ふさわ）しい現

象を示して教化をするのです。 

 

 



10 

 

『毎
つね

に自
みずか

ら是
こ

の念
ねん

を作
な

す 何
なに

を以
もっ

てか衆生
しゅじょう

をして 無上
むじょう

道
どう

に入
い

り 速
すみや

かに佛
ぶっ

身
しん

を

成就
じょうじゅ

することを得
え

せしめんと』 （二八二頁 二行 ） 

この結びのお言葉こそ、仏さまの慈悲の極致であります。単にその場その場の苦しみを救お

うというのではなく、こういう本質的な救いを実現しよう（無上道に導き入れる）というのが、仏さま

の本願なのであります。 

《思
し

惟
ゆい

のひととき ⑦》 

 

如来
にょらい

寿量品
じゅりょうほん

は法華経
ほ け き ょ う

の精髄
せいずい

                            P232・3行／P169・終2行) 

如来寿量品によって、我々が知ることができたのは━━ 

第一に、仏さまの本体は「久遠実成の本仏（宇宙の大生命）」であり、常にこの世に住していらっ

しゃること。 

第二に、本仏は、我々といついかなる時でも共にいてくださり、常に我々を生かしてくださっている。 

第三に、もともと仏と衆生は親子なのだから、我々もまた、「永遠に生き通し」なのである。 

以上のことを自覚し、しっかりと胸のなかに確立すれば、我々の人生は実に明るい、不安の

ない、しかも勇気と積極性に溢れるものとなるのです。 

『如来寿量品』が『法華経』の精髄であり、一切経の魂であるとされているゆえんは、ここのと

ころにあるのです。 

 

《思
し

惟
ゆい

のふりかえり まとめ》 

 合 掌 

『毎に自ら是の念を作す 何を以てか衆生をして 速かに佛身を成就することを得せ

しめんと』の経文をあなたはどのように受け止めますか？  味わってみて下さい。 

今日の『如来寿量品 第十六 （後半）』の学びを通して、何を学び取ったか？ 

（または、何を一番強く感じ、受け止めることができたか？） 振り返ってみましょう。 


